ETUDES THEATRALES
EPREUVE A OPTION : ECRIT

Christian BIET, Jean-Loup RIVIERE

Coefficient : 3 ; durée : 6 heures

Les résultats de I’admissibilité et les admissions montrent que, depuis les quelques
années d’existence de I’option « théatre » au concours d’entrée des ENS, les candidats
sont bien, et sans doute de mieux en mieux, préparés ; qu’ils sont de bons candidats si
I’on en juge par les notes des autres matiéres et par les succes a ’agrégation de lettres,
puisque la quasi totalité des éléves qui la préparent 1’ont obtenue. Le jury note en outre
que ses remarques ainsi que I’échange annuel avec les professeurs de CPGE sont
fructueux. En rappelant que les copies sont notées ensemble et par les mémes
correcteurs, on se félicitera donc du nombre d’admissibles et d’admis a I’ENS LSH,
cependant, on regrettera qu’aucun candidat a I’ENS Ulm, cette année, n’ait été
admissible.

La lecture des copies du concours 2007 appelle les observations suivantes :

D’une maniére générale, nous pouvons répéter que la trés bonne préparation des
candidats ne doit pas les conduire a restituer des cours, a seulement montrer qu’ils ont
une bonne connaissance des ceuvres au programme, mais a réfléchir a la question posée
en s’appuyant sur leurs connaissances au sens le plus large du terme. Par exemple, la
meilleurs note a été attribuée a une copie dont I’auteur a notamment su faire référence a
d’autres ceuvres que théatrales de fagon trés juste, sensible et pensée.

Quelques copies, bonnes pour certaines, présentaient une orthographe trés défectueuses
(exemple : « Louis XIV régne en mettre »). Les candidats affectés par cette pathologie
doivent prendre, avant le concours, des mesures pour en guérir, car un futur normalien
spécialisé dans 1’étude d’un art fond¢ principalement sur la langue devrait, nous semble-
t-il, la maitriser.

Le fait que le jury donne un sujet qui « couvre » les deux programmes n’est pas
nouveau et n’a généralement pas surpris les candidats. Cependant, il ne fallait
évidemment pas d’abord traiter de Moli¢re, puis de Miiller, puis faire une sorte de
synthése forcément maladroite et superficielle, mais se référer a I'un et ’autre des
auteurs pour suivre Bernard Dort et construire une pensée. Les questions posées par le
jury, via une citation de Bernard Dort, « Peut-on, par I’exercice méme du théatre, sortir
du théatre ? Rompre avec lui ? Et avec son statut de représentation ? » demandaient
ainsi que les candidats s’attachent aux deux corpus proposés, mais en les liant a partir
d’une problématique reprenant les interrogations de Dort.

Beaucoup de candidats ont alors, a leur insu sans doute, renversé la question : ils se sont
appuyés sur le sujet pour commenter les ceuvres, alors que c’est bien entendu ’inverse
qui était attendu et stipulé dans la formulation. Aucun candidat n’a évoqué le fait que la
proposition de Bernard Dort (« sortir du théatre »...) pouvait étre envisagée comme un
peu rhétorique, comme une fiction, une hypothése qui aide a réfléchir. Et la question
posée n’était pas « les deux pieces au programme s’appliquent-elles a la phrase de



Bernard Dort ? ». Les meilleures copies sont celles dont I’auteur a su repérer des
analogies entre les formes et les structures tout en soulignant les différences et les
contradictions. Le jury pense que ce sujet n’était pas trés difficile, qu’il était dépourvu
de « pieéges », mais il exigeait un peu de subtilité, de finesse.

Autre remarque générale : le jury craignait que la piece de Heiner Miiller ne soit trop
complexe, trop ardue et pour tout dire maltraitée. Or la lecture des copies montre que
Molicre est une réalité bien plus difficile & commenter que Miiller (ou que les
enseignants ont réussi a enthousiasmer leurs étudiants pour 1’ceuvre de Miiller,
apparemment plus ardue)... Certes, on comprend que le théatre contemporain ait, en
apparence aussi, plus d’attraits, pour des étudiants, que le théatre du XVlIle siécle, mais,
a bien y réfléchir, et en particulier en fonction tant des questions posées que du corpus
moliéresque proposé, il semble bien que Molic¢re puisse aussi donner a réfléchir sur
I’esthétique théatrale, sur notre métathéatralité contemporaine et méme sur la question
du « post-dramatique »... Car il a été fait grand usage de la notion de « théatre post-
dramatique ». Cela montre que les candidats sont au fait des courants importants de la
réflexion dramaturgique et nous nous en félicitons. Toutefois, ['usage de cette notion ne
nous a pas toujours semblé¢ d’une grande fécondité pour traiter le sujet, a moins de
parler d’un pré- ou d’un proto- post-dramatique pour Molicre et de réfléchir a cette
proposition dans le sens de Dort (ce que quelques rares candidats ne se sont pas privés
de faire, et ils ont eu raison), de remettre en perspective historique et esthétique les
tentatives pratico-théoriques de La Critique de L’Ecole des femmes et de L’ Impromptu
de Versailles, enfin de montrer toute la distance qu’il y a entre la théorie de H.-T.
Lehmann et I’ceuvre de Miiller.

Enfin, les candidats, a de rares exceptions prés, ont eu du mal a envisager le sujet sous
tous ses aspects. Il faut savoir examiner tous les termes (le sujet était court !), et « faire
tourner » la question. Le jury a été surpris, par exemple, de ne trouver qu’une fois ou
deux la mention d’une « sortie » concrete du théatre. Or les candidats sont censés savoir
que le théatre est bien sir une forme d’art, mais qu’il est aussi un lieu, dans un batiment.
Cet aspect-la pouvait étre une piste intéressante. On aurait ainsi pu commencer par le
fait que Dort, en définitive, ne fait que dire la chose suivante : tout individu qui est dans
un théatre, tout comédien qui figure un personnage, tout performer qui se trouve sur
scéne, est nécessairement appelé a en sortir, a rompre avec son statut, et a revenir, une
fois I’exercice théatral terminé, au monde du dehors. Dés lors, 1’exercice du théatre
consiste a faire du théatre durant un temps donné et dans un lieu donné pour ensuite en
sortir (le lieu peut étre le batiment aussi bien que la scéne). De méme, I’exercice du
comédien, lorsqu’il joue un personnage, consiste a prendre en charge son rdle jusqu’au
bout du temps et du texte qui lui sont impartis, pour ensuite rompre avec le statut de
représentation et redevenir le comédien qu’il n’a d’ailleurs jamais cessé d’étre. De
méme, ’exercice du spectateur consiste a regarder, entendre, se divertir, penser, voire
étre happé par la fiction mimétique ou par la performance, pour ensuite sortir du théatre
et se plonger dans le monde. La question, alors, est de savoir s’il y a absolument
rupture, autrement dit s’il s’est passé quelque chose, dans ce lieu et lors de cet exercice,
qui a un impact possible sur le dehors (c’est une question politique, donc). D’autre part,
peu de références ont été faites a d’autres arts ou a des arts voisins : un peu de
comparatisme aurait enrichi la réflexion.



Aussi, il aurait été utile de s’interroger tout de suite sur ce que Dort propose, avec une
certaine dose de provocation, dans « Libérer le spectateur », pour en faire le coeur du
sujet : une rupture ou une impossible rupture ? Une sortie ou une impossible sortie ? De
1a, on pouvait, tout de suite encore et sans morceler inutilement et superficiellement la
réflexion, repérer et exploiter la tension que Dort met au jour par son texte méme : une
tension qui consiste a dire qu’on peut étre la et sortir, qu’on peut rompre avec la
représentation tout en ne pouvant pas, avec Moliere par exemple, s’en ¢éloigner tout a
fait. On pouvait aussi se demander ce qu’on peut faire, dans un théatre, hors du cadre de
la théorie de la représentation (le théatre n’est pas forcément donné comme une
représentation, c’est-a-dire une expérience mimétique) ? une performance (qu’il fallait
définir, compte tenu des différentes acceptions du terme) ? une sortie hors du théatre
(batiment) ou de 1’art théatral ? mais pour aller ou ? pour faire quoi ?

Dort pose comme cadre de la réflexion et comme donnée premiere que tout cela doit se
faire, et le mot est capital, par I’exercice méme du théatre. C’est donc dans une réflexion
problématique sur la notion d’exercice méme qu’il est intéressant d’aller, pour constater
que la rupture, ostensiblement proclamée, est plutét a concevoir comme une tension
théorique et pratique. De méme, la question de la représentation, comme nous le disions
plus haut, demande a étre explorée en fonction de I’histoire du théatre, a commencer par
son statut au début des années 1660. Car, dans au moins deux des pieces de Moliere (La
Critique de L’Ecole des femmes et L ’Impromptu de Versailles), il est particuliérement
mis en question puisqu’on peut tout aussi bien penser que le Moliere de L’ Impromptu
est a la fois un personnage et un performer, tout en considérant qu’il s’agit bien d’une
fiction dramatique publiée... C’est donc « par I’exercice méme du théatre » que ’on
reste et que I’on sort de la représentation, tout en produisant et en ne produisant pas une
ceuvre dramatique, tout cela pour un roi absent qui attend (dans le temps et I’espace
dramatique), qui assiste a la piece (dans le lieu théatral de la premicre représentation),
ou dont on sait qu’il a assisté a la piece (lorsqu’elle est ensuite jouée ailleurs qu’a
Versailles). C’est toujours « par 1’exercice méme du théatre » que I’on peut poursuivre
la tension entre le fait que le théatre est 1a pour proposer une rupture d’avec lui-méme,
autrement dit pour qu’on sorte de son lieu pour sortir dans le monde et faire en sorte que
les tensions qu’il a proposées s’actualisent, et que la représentation vole en éclats pour
entrer dans le réel sans que les tensions soient résolues. Cependant, si le théatre, ici, n’a
de cesse que le « on » (les spectateurs ? les praticiens ? tous les présents ?) sorte, si le
théatre ne cesse de proposer une sortie et une rupture avec la représentation
(mimétique ?), il travaille, dans son exercice méme, avec de la représentation plus ou
moins matinée et performance et de distance...

Les deux écritures de Miiller et de Moliére sont donc, a proprement parler, théatrales :
elles ne cessent de s’interroger sur leur objet et sur leur art tout en se développant, elles
sont 1a pour poser des questions aux spectateurs et proposer des problémes difficilement
solubles au comédien et au metteur en scene, elles passent par le théatre pour envisager
qu’on en sorte radicalement tout en ne cessant de proposer, justement, du théatre. Elles
donnent ainsi le théatre comme un lieu irréductible de tension, un lieu nécessaire
d’affrontement, et non comme une forme harmonieuse de dépassement.

Cependant, conventions malheureuses de la dissertation obligent, croit-on, nombre de
candidats ont eu bien du mal a dire et a penser la et les tension (s) et se sont réfugiés
dans une dialectique du dépassement consistant a énoncer le fait que Moliére et Miiller



inventaient de nouvelles formes... Beaucoup trop de copies, ainsi, avaient pour plan : 1.
Moliere et Miiller sont centrés sur la praxis et I’exercice du théatre ; 2. Moliere et
Miiller proposent une rupture par rapport au théatre de leur temps grace a cette
pratique ; 3. Ainsi Moli¢re et Miiller redécouvrent 1’essence (?) du théatre, qui est,
d’une part, de ne cesser de s’interroger sur lui-méme (par I’exercice du théatre, par la
méta-théatralité) pour pouvoir continuer a exister, et, d’autre part, de rompre avec le
théatre de son temps pour inventer des formes neuves qui correspondent a la société...

L’argument qui consiste a dire que le théatre doit se représenter pour inventer de
nouvelles formes et ainsi survivre et s’adapter, a eu, a propos de ces deux auteurs, bien
des difficultés a fonctionner. Il se trouve en effet que Moliére et Miiller entreprennent,
chacun a leur maniére, une entreprise radicale de tension, d’irréductibilit¢ a la
monosémie, bref une entreprise propre a énoncer, et a faire énoncer sur la scéne, la
théatralit¢ en tension entre un dedans et un dehors, entre la représentation et la
performance, entre le théatre et le monde. Il ne faut donc pas avoir peur de la tension, de
ce qui ne se réduit pas (sinon pourquoi s’intéresser au théatre ?) et savoir se méfier
d’une troisiéme partie qui devrait réduire les ruptures, a fortiori lorsqu’on a affaire a des
auteurs comme Moliére, Miiller, ou Dort. Il ne faut pas non plus s’en tenir la forme, a la
simple méta-théatralité (si la méta-théatralité existe, c’est peut-&tre pour dire quelque
chose d’autre que « c’est du théatre »), au « comment » et toujours se poser la question
du « pourquoi », autrement dit, comprendre que le théatre, qu’il soit dissimulation,
rupture, contradiction, interroge en s’exposant, par son exercice méme.



