COMPOSITION DE PHILOSOPHIE
EPREUVE COMMUNE : ECRIT

Fabienne BRUGERE, Emmanuel CATTIN, Franc¢oise DUROUX, Marie GAILLE

Coefficient : 3 ; durée : 6 heures

Sujet : Le monde des images

Une nouvelle fois cette année, la Commission a d’abord a cceur de saluer le travail accompli par
les ¢éléves et leurs professeurs. Les meilleurs devoirs manifestent en effet davantage que
I’excellence seulement singuliére. La préparation fondamentale et méthodique y aura été partout
sensible, non moins que I’engagement personnel des esprits dans la question proposée a leur
réflexion, et par eux pleinement assumée. Il y a la un encouragement pour chacun, et la
justification de 1’épreuve par ceux-la mémes qui s’y soumettent et s’en rendent aussi brillamment
maitres. Sept notes €gales ou supérieures a 15 ont ainsi été attribuées, en lesquelles le jury voit la
confirmation de I’existence d’un désir de penser déja formé, qui sait trouver les voies de son
expression dans une langue déja remarquable par la maturité, la pénétration et la finesse
philosophiques dont elle fait preuve. Un désir, c’est 1a 1’essentiel, qui ne cessera pas avec ce
passage de la vie qu’est un concours.

En méme temps, la Commission doit bien faire part aussi d’une perplexité peut-étre

grandissante devant le nombre considérable de travaux qui, d’une fagon ou d’une autre,
n’affrontent pas réellement 1’épreuve. Ou bien la question n’est jamais posée vraiment, c’est-a-
dire qu’elle est alors plutot 1’occasion de développements abstraits qui ne la concernent que de
trés loin ou comme en passant, ou bien I’indigence de la réflexion et de la culture philosophiques
interdit d’aller plus loin que les tout premiers pas d’une analyse qui s’enferme rapidement dans
des limites qu’elle ne dépassera plus. Il faudra par conséquent rappeler qu’il s’agit toujours de
poser réellement la question, et non de faire comme si, et qu’un tel sérieux du questionnement est
bien ce qui apparaitra toujours au regard du lecteur et ira méme assurément jusqu’a
I’impressionner, quelles que soient les nécessaires limites, prescrites aussi par le genre, de la
réflexion effectivement accomplie. Il aura bien alors le sentiment d’un accomplissement, ou
comme on voudra d’une effectivité de la pensée. Les régles pour y parvenir demeurent toujours
les mémes. Il faut rappeler clairement les plus impératives.
1/ L’exigence demeure inconditionnée d’une analyse précise, ferme et aporétique a la fois, des
significations et des concepts engagés dans le sujet, qu’il s’agisse de son énoncé méme, avant
tout, ou, a sa suite, des concepts appelés par lui et qu’une premicre réflexion, trés librement
conduite et toujours absolument décisive, devra d’abord découvrir. Les distinctions par
conséquent s’imposent, pratiquées avec le sens de la difficulté, assurément, mais orientées aussi
par la fermeté d’un esprit d’analyse qui sait ouvrir un chemin dans les questions qu’il unifie lors
méme qu’il les distingue (la multiplication en rafale des questions laissées flottantes, toutes
placées sur le méme plan, est inutile, ou bien plutot nocive : chacune devra d’abord étre tenue si
elle doit étre posée vraiment). Cette analyse est initialement décisive, mais elle ne devra jamais
cesser.



2/ La Commission rappelle la nécessité d’avoir conduit, au long des années de préparation, un
travail effectif sur les textes de la tradition philosophique. On sait qu’une telle tradition n’a
jamais le sens d’une autorité qui couperait court aux questions : elle reste simplement 1’assise la
plus solide pour toute réflexion qui veut justement étre libre, et qu’elle libére effectivement, y
compris d’elle-méme. La manifestation de ce travail assidiment conduit au contact des livres —
dont, nous le rappelons, rien d’autre ne saurait tenir lieu — contribuera toujours a la richesse
conceptuelle, argumentative et spéculative de la réflexion. La Commission ne saurait trop
recommander a cet égard, une fois de plus, la lecture des textes philosophiques qu’il est possible
de considérer comme classiques. A nouveau, il ne s’agit pas de maitriser la totalité¢ d’une tradition
en sa profondeur infinie : mais bien, pour chacun, de s’étre trouvé effectivement en présence de
celle-ci, de I’avoir rencontrée en quelques-unes de ses figures, et de s’y étre arrété, en lisant, en
¢crivant, en pensant. Ce contact est le plus formateur. Il est celui qui, avec la présence du
professeur, décide de tout, ou de presque tout. Les devoirs qui portent encore en eux la marque et
méme 1’éclat d’une telle fréquentation s’en trouvent a chaque fois élevés comme a une plus haute
intensité de la pensée.

3/ L’une des difficultés que les €éléves rencontrent communément concerne 1’usage des sciences
humaines et de toutes les disciplines, plus ou moins proches, qui ont un jour donné a penser a la
philosophie. Nous I’avions déja signalée s’agissant de la psychanalyse, qui est donc revenue en
force, quoique assez affaiblie par 1’'usage qui en était fait. Nous rappelons avant tout, a cette
occasion, que la Commission n’attend aucune référence particuliere et demeure réceptive a toute
culture philosophique ou philosophiquement assumée. Le fond de la question est plus difficile :
lesdites sciences humaines ne doivent évidemment pas étre mobilisées au titre de I’autorité du
fait, comme elles le sont parfois avec une étonnante confiance, mais, entre autres, pour faire
valoir certaines dimensions de 1’expérience qui ont alors a étre pensées philosophiquement. On
ne saurait trop, dans cette mesure, en recommander un usage plus aporétique que dogmatique. En
tout état de cause, elles ne sont jamais 1a pour donner la solution d’une difficulté authentiquement
philosophique ni méme la confirmation finale d’une réflexion, mais pour enrichir un
questionnnement et parfois, simplement, savoir de quoi on parle.

4/ Privilége est assurément donné, dans 1’abord de la difficulté, a la capacité de faire preuve
d’une sorte de scepticisme au moins initial, qui ouvre seul la possibilit¢ d’un examen libre de
toute allégeance au sens commun. Mais cet examen tres libre est bien loin d’exclure tout
engagement : les meilleurs travaux prennent des risques, font des choix, proposent des réponses
aux questions qu’ils posent, ou du moins suivent leurs questions avec assez de constance pour
leur donner la force d’une position philosophique clairement assumée, au plus loin cependant de
tout arbitraire. Ainsi, si, comme nous y insistions pour commencer, la question doit é&tre
réellement posée, une telle réalité n’exclut pas, mais implique au contraire I’engagement dans une
orientation qui, pour n’étre pas purement contingente, ne saurait jamais émaner que de la
réflexion a chaque fois librement menée qui 1’aura rendu nécessaire. Il ne s’agit donc pas
d’emprunter une position qui serait un artifice, ni méme de la conquérir dans une vaine éristique,
mais d’en produire devant les yeux la nécessité immanente.

La difficulté proposée au concours appelait d’abord par sa forme la recherche et 1’¢laboration
d’une question et de ses différents moments, qui ne pouvaient provenir, le domaine des images
¢tant ouvert, que de la considération attentive du concept de monde. Telle était bien la condition
absolument requise pour une analyse initiale féconde. A cet égard, les défaillances furent
malheureusement grandes. I était capital de faire varier le sens d’un tel « monde » pour accéder a
toutes les dimensions du sujet. Le plus difficile en ce moment premier est peut-&tre toujours



d’ouvrir des voies sans en fermer aucune autre prématurément, alors méme que des décisions
philosophiques sont nécessaires. C’est pourquoi le discernement qui saura choisir les pistes les
plus prometteuses est irremplagable — mais c’est bien lui aussi qui se sera formé au contact de la
tradition. Les travaux les plus radicaux auront su ici porter la question jusqu’au sens, non
seulement d’un monde propre aux images, mais du monde /ui-méme en tant que monde d’images.
On sera aussi particuliérement attentif a ne pas substituer une question a une autre dans le cours
de I’analyse : il ne s’agissait pas seulement, ainsi, de la représentation, pas davantage que de la
perception, pourtant assurément 1’une et 1’autre enveloppées dans la question. Au passage,
certains travaux se sont engagés dans une étude, bien évidemment treés précieuse, du sens de
I’imagination, mais dans l’ensemble, sur cette question tout a fait classique, la tradition
philosophique aura plutdt ét¢ oubliée. Le schématisme aura fait de trés rares apparitions. La
phénoménologie fut elle aussi discrete, en dépit de quelques trés bonnes analyses husserliennes.

Les éleves auront d’ailleurs privilégié une approche métaphysique de la question,
s’inquiétant du statut et du sens d’étre de ce monde des images, et d’abord de 1’image elle-méme.
Orientation absolument légitime, qu’appelait nécessairement (ou nécessairement aussi) la
question, en sa dimension ontologique. Mais elle aura beaucoup souffert de la fragilité¢ de la
réflexion et d’une trés insuffisante familiarité avec la tradition métaphysique, a commencer par
Platon. Il faut en dire un mot, tant son ombre s’est étendue sur tous les travaux presque sans
exception. D’autant plus frappante alors est apparue la méconnaissance inqui€tante des textes
platoniciens majeurs. Un nombre assez sidérant de scénarios différents ont été proposés pour les
premieres pages de République VII. Le Sophiste quant a lui n’est guére connu. Nous venons
d’écrire que la Commission n’attendait aucune référence particuliére. Qu’il nous soit permis, au
risque de I’apparence de la contradiction, de demander pourtant avec insistance aux éléves de /ire
Platon.

A partir de 14, il était difficile de faire droit aux questions les plus classiques : quelques
mentions de 1’idéalisme n’effacent pas I’impression, déja relevée 1’année précédente, selon
laquelle les lieux classiques de la philosophie, les questions disputées au cours de son histoire, ne
sont pas assez fréquentés. Non qu’il s’agisse jamais de les faire comparaitre dogmatiquement et
de mettre en sceéne leur rivalité, ce qui n’aurait aucun sens, mais la familiarit¢ avec les
questionnements vifs qui ont partagé les penseurs du passé sera toujours plus enrichissante
qu’aliénante.

La réflexion sur I'image ne fut pas, dans I’ensemble, conduite avec la radicalité qui
s’imposait : ce qu’est une image aura €t¢ présupposé plutdt que réellement mis en question.
Rejoindre la formation d’un monde d’images ou d’un seul monde de toutes les images devenait
alors difficile. Les images ainsi furent plutot, dans le meilleur des cas, rencontrées, mais la non
plus les différentes dimensions de I’expérience, au premier chef I’expérience esthétique, n’ont
pas été assez attentivement considérées. Quelques dissertations ont su pourtant produire de belles
analyses d’ceuvres précises, conduites avec intelligence et délicatesse. Les lecteurs auront été
extrémement sensibles a cette capacité de soutenir un regard philosophique sur I’art, car elle
présuppose non seulement une culture déja bien affermie, mais d’autre part aussi (la culture
n’étant jamais ici suffisante) une authentique disposition a recueillir activement, dans une pensée
philosophique a la fois respectueuse et audacieuse, le sens de I’expérience. Qualités extrémement
rares, mais qui ne paraissent pas du tout hors d’atteinte, puisque certains en font la preuve
impressionnante. S’appuyant sur Panofsky ou d’autres, quelques dissertations se sont ainsi
imposées par 1’acuité de leur discernement.

Si la psychanalyse a envahi les copies, les fruits de son apparition sont eux-mémes tres
divers. Elle aura permis aux meilleurs d’introduire des distinctions subtiles concernant le statut



des images ou de tenter la construction, en tout état de cause trés difficile, d’un concept de
I’imaginaire, mais elle aura aussi malheureusement constitué pour d’autres un bien étrange asile,
dans un usage dogmatique évidemment catastrophique. Nous renouvelons notre encouragement a
une approche vraiment questionnante de toutes les ressources, psychologiques, sociologiques,
ethnologiques, historiques ou autres, qui peuvent s’offrir a la réflexion philosophique, mais de
toute fagcon sont impuissantes a jamais en tenir lieu.

Le monde des images n’aura pas laissé tous les €leéves sans questions ni sans ressources.
Loin de la. Certains se sont ainsi engagés dans les voies ontologiques les plus difficiles,
s’aventurant vaillamment dans 1’ambiguité essentielle des images, d’autres sont allés jusqu’a
tenter de déchiffrer I’ « art caché », ou a se demander si le monde lui-méme ne partageait pas
avec I’image la fragilité d’une existence flottante. Mais la question a aussi trouvé (plutdt au fond
qu’elle n’a elle-méme jeté) certains dans le dénuement et I’absence de ressources. A ceux-la,
nous voulons redire pour finir que seule /’expérience des textes philosophiques, venant d’eux-
mémes et répondant en eux, a la plus grande profondeur, a I’enseignement qu’ils regoivent et qui
les y oriente, transformera cette pauvreté en richesse. Expérience assurément exigeante, en
laquelle cependant ils peuvent avoir une confiance fotale.



