COMMENTAIRE D’UN TEXTE PHILOSOPHIQUE SUR PROGRAMME
EPREUVE A OPTION : ECRIT
Géraldine Lepan, Alain Petit

Coefficient : 3 ;durée: 4 heures

Le texte proposé pour I'épreuve écrite de comnientux candidats spécialistes de
philosophie était extrait duraité 38 de Plotin, dans une traduction de Pierre Hadot
légerement modifiée. Il s’est avéré a bien desdigsélectif, pour des raisons qui ne tenaient
pas essentiellement a la connaissance éruditedbetane de Plotin, doctrine qui en I'espéce
était peu susceptible de départager par elle-mémeandidats. Le passage offrait en effet des
difficultés intrinseques, liées a la subtilité d@tains arguments ou au caractére elliptique de
'enchainement des idées. C’est I'attention poaéms deux points qui a le plus contribué a
faire la différence, au-dela de la lecture Thaité 38 qui, dans la plupart des copjeiait
attestée par la précision que comportait la siinatiu passage. Cependant, elle s’est révélée a
I'occasion un peu trop massive ; il valait mieuxrestreindre la portée, en se concentrant sur
les chapitres les plus proches, ou la question'at&ibbution de la pensée au Bien était
évoquée. Le premier obstacle rencontré par le cortaine résidait dans l'assignation du
passage a un moment déterminé de ce contexte priecitant a établir dans un ensemble
limpossibilité pour le Bien de penser, dans lereade la réponse a une objection de teneur
aristotélicienne, chose qui n’'est pas passée egrgémapercue. Cependant, la fonction
proprement dévolue a notre passage requérait usg@lion supplémentaire. Il n’était peut-
étre pas absolument pertinent de considérer qupagenait a un registre purement
apophatique, sans la moindre portée démonstrativejue son propos était superfétatoire
parce gue le point aurait déja été démontré danshiapitres précédents. Car il s'agissait pour
Plotin de justifier le fait que I'activité de pemsgoit un bien non originaire, ce qui entrainait
pour I'Esprit une forme de dépendance remarquahigout dans I'éventualité d’'un état ou il
ne penserait pas encore. Cette éventualité, emtrpan uncertain nombre de candidats,
n'allait pas sans soulever une difficulté de tailar I'un des points saillants de la doctrine de
Plotin consiste précisément dans le refus de lastnégssion délibérée d’'une propriété du
supérieur a linférieur. L'Esprit recoit le pensgu Bien qui ne pense pas, ce n'est pas sa

vocation premiere, semble-t-il, ou plutét, contrastote, Plotin fait valoir une conception



géneétique de I'Esprit. Ce mouvement de penséerasiat; car seul il permet de modaliser la
notion de bien de telle sorte que dans sa constitliEsprit acquiére ce qui lui octroie de
devenir lui-méme. On n’a pas toujours été assentifttr la corrélation étroite de la pensée et
du soi dans I'extrait a commenter, a la prédomieraqg s’y fait jour de la question du soi sur
celle du penser.

C'est cette prédominance qui donne le moyen d@gmr au plus pres l'objet
démonstratif du passage, dont le caractére explgtfrappe pas. Il n’est plus seulement fait
état de la secondarité de la pensée par rapp@dta tu principe ; c’est la conscience, partie
intégrante de l'acte de penser, qui est bien plli&teu de la démonstration. Le texte
commence par une apparente dévalorisation de Eépequi donne la mesure du radicalisme
plotinien. On a voulu dans certains cas y voir lErgue d’'un accent platonicien, en invoquant
I'Allégorie du Bien et du Soleil figurant a la fatu livre VI de laRépublique Cette référence,
en effet fréequente dans |&nnéadesrend-elle totalement justice au Bien ici évoquer?
pourrait se représenter encore le Bien dedpubliquecomme un ultime objet de pensée, et y
voir la cause de la pensée a ce titre. Tel n'estipaas dans notre passage, ou le caractéere
absolu du principe apparait plus accuseé. Plotirpida propos du Bien une version du
platonisme qui majore sensiblement la solitude denBdont la simplicité est exaltée au-
dessus méme du pouvoir causal. C'est dans ce cadt€aut apprécier I'argument qui a
donné du fil a retordre a nombre de candidats 7). £’est un mixte d’argumesat fortiori et
d’argument apophatique. On ne parvient a I'éminethcdBien qu’au prix d’'une surenchére
sur la lumiere, qui comporte une difficulté moinsrgeptible : alors qu’on croirait pouvoir
suivre une marche continue, de la pensée au B@nme de proche en proche, on vient
achopper sur une simplicité qui se dérobe a cgiproahe. La remontée au principe ne
s’accomplit pas par analogie de nous au Bien, sutanchére de Plotin, précisément, vient
interdire la naiveté de cette analogie. Quand @seau penser comme lumiére au Bien
comme « lumiére resplendissante », on ne trangi@seau terme le plus élevé ce qui vaut
pour le précédent, on accuse l'autarcie du prepaera référence a I'absence de besoin du
second. C’est I'Esprit qui doit alors étre distiggie I'acte de penser. Mais en quel sens peut-

on bien parler d“Esprit” ? Ce qui « a besoin derwotient ici la place de I'Espriin statu

nascendidont I'essence n’est pas encore advenue. L'eesaant combler un manque dans
'Esprit, qui s’autoconstitue dans son désir de V@ilumiére resplendissante du Bien. C’est
ainsi, comme l'ont vu certains candidats, que ssdainterpréter le don du penser, qui n'est
pas une transmission du méme au méme, mais phluiéfifet du désir du Bien de la part de ce

qui nN'est pas encore I'Esprit. Le “don” du pensetBsprit et a I'’Ame manifeste leur



dépendance dans leur autoconstitution, leur dépeerda I'égard de ce qui est pour sa part
rigoureusement simple. Et cette dépendance aceuskfférenciation du sujet et de son
activité, qui est pour Plotin caractéristique dingipe aristotélicien. On voit s’esquisser ainsi
le statut de la conscience, qui est le sentimegtieur de la différence entre le sujet et son
activité ; Plotin invite ici son lecteur a une expéce de pensée qui consisterait a faire refluer
la structure triadique de I'Esprit dans une simfdioriginaire. Cette sorte de démonstration
par I'absurde (I. 9-13) met en lumiere la distiootide deux formes d'unité: l'unité
absolument simple et l'unité visée par I'Espritjnsonification qui a pour corrélat son
articulation interne. Les deux genres du Méme diAlgre sont convoqués pour donner a la
triade de I'Esprit son double mouvement constittéifsa vie. Le Bien est au-dela de l'identité
et de la vie, et I'expression « lui », dans sonodédfement, porte la trace de ce dépassement
de lidentité. Il s’y agit en effet de ce qui neup&tre situé parmi des étres, d’'une singularité
qui ne renvoie a aucune autre. « Lui » est sotistraiute réflexivité, dans la mesure ou il n’a
pas d'objet de pensée. Il faut étre attentif awe djsent les lignes 9-11 : la conscience de soi
est conscience de penser quelque chose, elle passtunique relation de soi a soi. Si la
conscience de soi est déniée au Bien, c’est em dertsa propre dérivation a partir de la
pensée connaissante. La conscience n’est pasfimeuiée directe, si I'on peut dire.

Dans le premier alinéa, Plotin a déja plus qu'esgula nuance d’apophatisme qui va
se réveéler dans le second alinéa (l. 14-16), oforseule un principe général, qui jette une
lumiere rétrospective sur 'argument de la surerele¢ sur I'expérience de pensée. Aristote,
qui a attribué la pensée au principe tout en esafdila nature la meilleure, n’a pas fait droit a
cetoptimum qu’il a congu comme diptimumde la vie et de la pensée. Qydtimumn’est pas
le comble de ce qui lui est subordonné, il I'exceétliae peut étre coordonné avec lui. Le Bien
ne manifeste pas son caractere absolu par lifitestson d’'une propriété ou I'absolutisation
d'un prédicat, comme le fait de penser ; c’est emedranchant qu’il s’avere absolu, aussi
n'est-il ni le suprémement étant ni le suprémenpemnisant. Plus absolu, si I'on peut dire, que
I'absolu d’Aristote, le Bien selon Plotin ne s’atepas par passage a I'absolu, il se détache
de tout ce qui n’est pas lui, ce qui lui confere exclusivité que le dieu d’Aristote ne pouvait
pas revendiquer.

L’insistance de Plotin a refuser toute adjonctéoria singularité absolue du Bien
manifeste I'existence d’un présupposé : le Biestnpas une totalité, qui verrait s’articuler en
elle les composantes de I'Etre, il n’est pas parfais au-dela de la perfection. Ce paradoxe
du plus que tout permet a Plotin de radicalisemit&iintensive et non intégrative du Bien.

L'unité originaire n'est pas issue d'une synthéfigt;elle cachée derriere l'apparente



simplicité du dieu d’Aristote, qui doit affirmer sadentité dans la pensée de lui-méme. Il faut
pouvoir concevoir une unité sans identité, plusinaide que la pensée de la pensée, se
confondant avec la simplicité. L’'un des soucis megale Plotin réside dans la distinction du
simple et du minimum. On ne comprend pas la nad®isimple si I'on croit qu’il doit entrer
dans une série pour se parachever. Il est endestlilgne, son antériorité ne le vouant pas a
trouver sa complétude dans un dépassement de Istin Recuse donc les prédicats qui
marquent, dans la tradition dont il se désolidalseerfection de l'activité, ce qui n’est pas
sans poser un probléme majeur pour I'exégése trédasuivant, ou Plotin affirme que la
pensée est identique a I'essence de I'Esprit Jl. @8r le primat du Bien si nettement déclaré
ici doit rendre problématique cette identité, ddmsmesure ou elle n’est justement pas
originaire. L'identité de la pensée et de I'essetedEsprit se comprend mieux dans le cadre
de l'aristotélisme, ou la perfection de principe eS8ectivement invoquée, la pensée étant
considérée comme un acte éternel. Ce n’est pa®lpti@ récuse cette détermination de la
pensée, mais il destitue cet acte éternel de samkcessaire au principe. On a donc affaire a
une essence constituée, tandis que le Bien estpddamoute essentialité. C’'est ce trait qui
autorise a lui préter une forme d’infinité, uneinite intensive, qui est au-dela de la plénitude
de I'essence. C’est a cet égard que la référentigral/I, qui est fréquemment revenue sous
la plume des candidats, pouvait trouver sa lédiéinta plus grande. L’'au-dela de I'essence
signifie 'absence de détermination par exces, ssaieement « amoindrie » (. 15) si I'on
ajoute, c’est-a-dire si I'on restreint, puisquetéoassence est identifiée par I'absence de ses
différences dans I'Etre.

La scansion majeure du texte se situe au débatotkieme alinéa. Ce qui semblait
refusé a la pensée du fait méme de sa dérivatiparta du principe semble lui étre rendu
(«la pensée est un bien », |. 17), mais cetterapparestauration ne fait que confirmer la
destitution initiale. Plotin veut en effet metttadcent sur le lien de la conscience a I'absence
d’autarcie de ce qui « prend conscience de soi29¢R9), et non pas « a conscience de soi ».
L’Ame et I'Esprit, selon des modalités différenteta premiére dans sa dépendance a I'égard
du second — trouvent dans la conscience une forumetél substitutive, ce qui corrobore la
dépréciation que subit de la part de Plotin la cem&e qui suppose un manque originaire et
constitutif. « Prendre conscience de soi » voudtiaé rapporter en soi la pensée a son sujet
pour en établir I'identité, ainsi congue comme lédet non comme possession native. La
conscience de soi est une reconnaissance de fissmufe du soi, de son absence de
simplicité, de relation immédiate de soi a soi. $pEt voit 'unité dans la dualité ; I'acte de

penser lui étant acquis revient sur lui pour étrebjet d’appropriation, la conscience du don



traversant sourdement la conscience de soi. LdesbEsprit, et & plus forte raison de I'’Ame,
confesse dans la propre conscience qu’il a de &menqu’il n’est pas l'origine de ce qui le
conduit a prendre conscience de soi. Loin que ataiere lui confere un privilege, elle
n‘accuse que son impossibilité de se hausser audarsujet plein se donnant par cet acte de
prise de conscience une unité qui ne le cederaieara I'unité du principe. La conscience ne
réunifie pas véritablement, elle ratifie la difféoe des termes qu’elle rapproche, c’est une
altérité a soi, pour ainsi dire. Par elle, les daypostases dérivées que sont I'Esprit et ’Ame
explorent leur monde et le ramenent a l'unité d'domlité qui n'efface pas le manque
originaire. Seule la simplicité du principe, auaele la totalité, se passe de l'unité de la
conscience, car il n'y a pas en elle de mise atiosl. Le Bien n’a pas besoin de s’approprier
son acte, il est son acte, et son rapport de soi a’est pas un rapport de connaissance, ici
manifestement sinon dévalorisée, du moins subokmarun rapport immediat de soi a soi du
principe.

On voit que le cheminement de la pensée de PKast articulé autour de la
distinction entre ce qui reléve de la nature denl&f ce qui vaut pour nous. On peut prendre
sur les deux alinéas précédents une vue rétrogspe@n discernant quel souci a conduit
Plotin & accuser comme il I'a fait la secondariééla pensée, si surprenante de prime abord.
Ce n’est pas tant la pensée gque son rapport ngimaire a son sujet qui y était en cause.
Nous pouvions étre enclins a projeter sur le pp@ain acte d’unification qui valait d’abord
pour nous, méconnaissant ainsi la simplicité, pgree notre propre constitution nous y rend
moins sensibles ; le paradoxe que Plotin laisseewnit sans I'expliciter, c’est le paradoxe
d’'une imitation du principe qui améne précisémetd eméconnaitre. L'erreur d’Aristote sur
le principe ne serait ni fortuite ni de son sedut.f&lle serait en un sens nécessaire et
universelle. Aussi Plotin use-t-il de la négatiamuprendre a la simplicité de I'Un tout ce
gu’elle comporte d’indistinction, sans pour autéemfermer sur elle-méme. Les concepts de
simplicité et de totalité s’avérant exclusifs, tnscience est renvoyée a l'ordre de la totalité
au titre de ressaisie unifiante. On peut ainsi evat la signification, a cette place, du
« Connais-toi toi-méme », ou se trouve consignéePfiin I'ignorance de I'Esprit — c’est la
plus grande distance a I'égard d’Aristote — et’8enk a I'égard de leur propre constitution.
Cet impératif s’adresse d’abord, d’'une facon trédsabituelle, a cela méme qui possede la
conscience de toute éternité, I'Esprit. Commentilpeut-il affirmer a son propos qu’il n'a
pas le savoir de soi, de ce selon quoi il est Kii¢h le prenait tout constitué, la chose serait
naturellement inconcevable. Il faut prendre I'Espg faisant, mais jamais constitué au point

d’acqueérir l'autarcie. Le « Connais-toi toi-mémae }ui adressé rappelle I'impossibilité pour



I'Esprit de devenir jamais simple a son tour. Sote &st une dualité toujours reconduite, et la
conscience qu’il prend de lui-méme [lattestatiourd’surmontement qu’il doit toujours
accomplir a nouveau. Cette conscience sera toujearsetard sur sa constitution, dans

I'éternité méme de son acte de penser, qui negisutjue tard venu.



